
《拙發表文：『傳統にたいする心構』より。恆存理論の圖的言ひ換へ》：當ＰＰ圖３～４頁參照。
＊文化（D1）のある處（換言すれば自國の歴史Ｃとの「適應正常化＝非沈湎」が圖れてゐる國）では、「Ｅ」を至大化させる「型・仕來り・様式・儀

式」が形成されてゐて、その「型・仕來り」が歴史との關係（文化）を形ある「物」として生き方に反映（Ｅを至大化）させてくれるのである。文化
（D1）のある國は「仕來りＥ」を持つが故に、「對象・言葉との距離測定不能（言葉に呪縛）」が原因の、適應異常や狂氣の囘避が可能となるの
である。その事柄を「右圖」で言へば、「D1の至大化＝Ｅの至大化」と言ふ事になる。「:型・仕來り・様式・儀式」は生活・言葉への囚はれから人

を救出してくれるのである。更に換言すれば、平生足をさらはれてゐる樣な現實的平面から意識を立ち上がらせてくれる。なぜにそれが可能
となるかと言へば、「型・仕來り・様式・儀式」に内在する働き、恆存の文章に從へば、以下枠文のダイナミズムをそれは宿してゐるからなので
あると理解する。【「そもそも動作や作用、さらに人間の抽象的な營みを名詞化しようといふ働きそのものが、主體である自分を對象から分離
し、距離をつくらうとする衝動なのです」（全三P２０４『日本および日本人』）

〔江戸時代にある「生活の様式化（それが藝術）」〕

＊「生活を様式化するといふ現實的な責任を負はされてゐ
るだけに、荷風のばあひ、他の同時代の作家の知らなかつ
た苦痛を嚴しく感じ、しかもそれを彼ははつきりと意識してゐ
た」。それ故に荷風は「江戸時代」に仏蘭西に通ずるものを
観たのであらう。

〔フランスにある「生活の様式化」〕：生活の様式化が藝術（P234）
＊「フランスの藝術と現實との吻合」とは、以下の構圖をさすので
あらう。

＊下圖は、「生活・物（Ｆ・○圖）を生き物として附合ふ」即ち、「生き
物として」と言ふ、「So called」化、「Ｅの至大化＝自分と言葉（物）と
の距離の測定」が出來てゐる状態。

〔非沈湎圖〕
Ｃ：江戸歴史
（時間的全體）

Ｅ： 「Ｅの至大化」

様式化＝生き物と
して附合ふ。その
手段として必要な
「So called」「型・仕

來り・生き方・様
式・技術」「ソフト
ウェア＝精神の政
治學」・藝術（文學
他）

〔非沈湎圖〕
Ｄ１： 「Ｄ１の至
大化」＝文化
（關係）の存在。

型・仕來り・生き
方（Ｅ）があれば
文化（Ｄ１）は存
在する。

Ｄ１： 「Ｄ１の至
大化」＝文化
（關係）の存在。

型・仕來り・生き
方（Ｅ）があれば
文化（Ｄ１）は存
在する。

Ｃ：佛
歴史

（時間的
全體）

Ｆ：生活

（時間的全體）

Ｆ：生活

Ｅ： 「Ｅの至大

化」様式化＝生
き物として附合
ふ。その手段と
して必要な「So 
called」「型・仕

來り・生き方・様
式・技術」・藝術
（文學他）


