
1 
 

サルトルの「無神論的實存主義」：解説 

＊以下枠文及び表（次項）を先に簡略すると、以下内容が其處には記載されてゐる。 

《神不在⇒「必然性からの脱落（即自・おのづからなる存在）」⇒「無」（「孤立した個體」「生の無意味で偶

然的なでたらめ」）⇒「対自・みずからのための存在」⇒「不完全なる條件のもとに、ぼくたち自身の孤立した

個體（孤獨）において、しかも全體につながり、自己完成をはたす」（Ｐ１８７）⇒「主体性・投企・社会参加」》 

http://textview.jp/post/culture/22903 

《『NHK100 分 de 名著 サルトル 実存主義とは何か』より》 

＊1945 年の 10月、パリでおこなわれた講演「実存主義はヒューマニズムである」。その講演を翌年出版した

本が、『実存主義とは何か』である。 

 

＊「実存は本質に先立つ」とは。 

この講演にはいくつかのポイントがあって、実存主義を説明するわかりやすい二つの定式が提示されていま

す。 

第一の定式が、「実存は本質に先立つ」。 

第二の定式は、「人間は自由の刑に処せられている」。 

「自由の刑に処せられている」というのは、「人間は自由に運命づけられている」という別の言い方をしても

いいでしょう。そこでは、「自由」と「運命」という逆説的な関係が暗示されています。 

さて今回は、第一の定式について、少し考えてみたいと思います。「実存は本質に先立つ」とは、いったいどう

いうことなのか──。 

「実存」というのは、現にこの世界に現実に存在するということ。他方「本質」とは、目には見えないもので、

物の場合ならば、その物の性質の総体、要するに、どんな素材であるのか、それはどのようにつくられるのか、

何のために使われるのか、といったことの総体です。 

 

 ここで例に挙げられているのは、ペーパーナイフです。その製造法や用途を知らずに、ペーパーナイフとい

う物をつくることはできない。ペーパーナイフとはどういうものかを、あらかじめ職人は知っている。だから

職人はその本質を心得ながら、ペーパーナイフという実際の存在、実存をつくる。つまりこの場合には、「本

質が実存に先立つ」わけです。それはペーパーナイフに限らず、書物でも、机でも、家でも、みんな同じです。 

 

では、人間の場合はどうか。もちろん神が存在して、神が人間をつくったと考えれば、ペーパーナイフとまっ

たく同じことになる。神の頭の中にまず、人間とはどういうものかという本質があり、それから人間の実存が

つくられるということでは、同じです。この「本質が実存に先立つ」という考え方は、実は 18 世紀になって

からの無神論でも同じことです。18 世紀は、ルソーなどに見られるように、「自然」を尊重した時代です。哲

学者たちは「人間は人間としての本性をもっている」ので、「それぞれの人間は、人間という普遍的概念の特

殊な一例である」と考えた。「本性」も「自然」も、フランス語では同じ「ナチュール」（nature）で、「ナチュ

ール・ユメーヌ」（nature humaine）というと、「人間本性」すなわち「人間本来の自然なかたち」という意味

です。この場合でも、人間の自然な本質が、個々の人間の実存に先立っているとしたわけです。 

 

 ところがサルトルは、人間の場合はそうではない、と主張する。逆に「実存が本質に先立つところの存在」こ

そ人間である、と彼は宣言するのです。 



2 
 

 

＊「実存が本質に先立つとは、この場合何を意味するのか。それは、人間はまず先に実存し、世界内で出会わ

れ、世界内に不意に姿をあらわし、そのあとで定義されるものだということを意味するのである。（中略）人

間はあとになってはじめて人間になるのであり、人間はみずからがつくったところのものになるのである。こ

のように、人間の本性は存在しない。その本性を考える神が存在しないからである」（『実存主義とは何か』）。 

 

人間はまず先に実存し、したがって、自分の本質というのはそのあとで、自分自身でつくるものだ、というの

がサルトルの考え方です。「人間はみずからつくるところのもの以外の何ものでもない」、これが「実存主義の

第一原理」です。 

 

そしてそこから、みずから主体的に生きるという「主体性」の概念が出てきます。みずからをつくるというこ

とは、未来に向かってみずからを投げ出すこと、すなわち、みずからかくあろうと「投企」することだ、と。 

この耳慣れない「投企」という概念は、フランス語の「プロジェ」（projet）です。普通は「計画」という意味

ですが、「前へ（プロ）／投げる（ジェ）」というニュアンスがわかるように、哲学用語としてそう訳されてい

るのです。 

「主体性」や「投企」という概念、そこから何かを「選択」する「自由」という概念、あるいは自分で選ぶと

いうことに伴う「責任」、そのことへの「不安」、また自分ひとりで決めることの「孤独」と、一連の概念がず

っとつながって、そこに実存主義という考え方の基本的図式が浮かび上がってきます。 

 

《フリー百科事典『ウィキペディア（Wikipedia）』「サルトル」から》 

＊人間があらかじめ本質を持っていないということを意味する。このことについてサルトルは「人間とは、彼

が自ら創りあげるものに他ならない」と主張し、人間は自分の本質を自ら創りあげることが義務づけられてい

るとした。人間は自分の本質を自ら創りあげることができるということは、例えば、自分がどのようにありた

いのか、またどのようにあるべきかを思い描き、目標や未来像を描いて実現に向けて行動する「自由」を持っ

ていることになる。 

 

《ヤフー知恵袋から》 

https://detail.chiebukuro.yahoo.co.jp/qa/question_detail/q1196500386 

＊サルトルの人間観は、人間という存在はあらかじめ何者になるか決まっておらず、何者にもなる可能性があ

るという意味で自由であり、「人間は自らをつくるところ以外の何ものでもない」と言ったのでした。そうい

った意味でサルトルにとって人間とは、常に、ある自分を乗り越えて、無である未来に対し自己の可能性を「投

企」していく（＝投げ出して創造していく）存在であるとしたのでした。そのためサルトルは、「実存は本質

に先立つ」と言ったのです。要するにサルトルにとって、人間の本性（＝本質）は存在せず、その後にその人

が自ら選択した行為によって、その人が何者であるかが定義されるとしたのです。 

 

 尚、上枠文中の重要文（以下表左項に轉載）について、恆存は評論『サルトル』では、解りにくい哲學用語は

使はず、「小説『嘔吐』白井浩司譯引用」で右項の樣に記述してゐる。『第三の椅子』を理解するには、どうして

も評論『サルトル』が必要となり、さうなると、更に恆存用語と哲學用語との對比が必要となつて來る。その爲

煩雑ではあるが以下表でそれを「左右對比」にしてみた。 



3 
 

以下、無神論的實存主義なる「サルトル思想」

（各種解説利用）。 

以下、恆存評論文による左記項目の説明及び批判。 

「 」内が恆存文。（ ）内は吉野注。 

神不在即ち、「人間は世界内に不意に姿をあ

らわし、そのあとで定義されるものだ。人間

の本性は存在しない。その本性を考える神が

存在しないからである」⇒「即自」⇒「それ

自体は無意味な物質的素材のあり方」。 

＊「サルトルの人間観は、人間という存在は

あらかじめ何者になるか決まっておらず（即

自）」⇒「何者にもなる可能性があるという

意味で自由であり、「人間は自らをつくると

ころ以外の何ものでもない」（対自）と言っ

た」。 

左項「即自」に對する恆存用語（白井浩司譯引用）は「おのづ

からなる存在」。 

＊「なまのままの存在をサルトルは『おのづからなる存在』と

呼んでゐる――まさにそれが人間の實存なのだ」（評論『サル

トル』全二Ｐ１４１）と。 

＊「おのづからなる存在」（つまり「即自」）・・・神不在と

言ふ、「必然性からの脱落」「ごまかしやうのない（意味づけ

の出來ない）個體の孤立（孤獨）をサルトルは洞察してゐる」

（『第三の椅子』Ｐ１８４）。 

「まさにそれが人間の實存なのだ」（評論『サルトル』全二Ｐ

１４１）と。 

＊「実存が本質に先立つところの存在」こそ

人間である、と彼は宣言するのです。・・・『人

間の本性は存在しない』・『實存は本質に先立

つ』・「（人間）存在の偶然」。 

 

左項に對比する恆存文・・・ 

＊Ｐ１８４「人間は――個人は、まづ存在（實存＝事實存在）

する。意味もなく、他との關聯もなく、まづ存在する」⇒「（つ

まり）自然（人間も含む）にはその現象のすべてのあいだには、

なんらの脈絡も關聯（意味づけ）もない。即ちあらゆる意味づ

けは人間があとから勝手につけたメタフィジック（形而上學）

に過ぎぬ」⇒「サルトルは個人の存在を意味づける時間的、空

間的な全體性（Ｃ）を破壞してみる（神不在による意味づけや

本質の喪失。存在の偶然）」（即ち、『實存は本質に先立つ』）。 

〔サルトル思想（簡略）〕 

＊即自⇒無（「人間の本性は存在しない。そ

の本性を考える神が存在しないからであ

る」・孤独（「自分ひとりで決めることの孤

独」）⇒「対自」（⇒次項「投企」即ち「社

会参加」）。 

左項に對比する恆存文及び批判文。・・・ 

＊「おのづからなる存在（即自）」と「みずからのための存在

（對自）」と言ふ「この二つの實存のあひだにあつて前者から

後者への轉換を可能ならしめるものが、ほかならぬ無なのだ」

（『サルトル』Ｐ１４２下）。 

＊「既存の外部的なもろもろの理想（自己を奉仕せしめる人類

や社會の目的）は、肉體化された自己の理想とはなりえず、あ

くまで自分の外のもの」⇒「ひとたびこれを無の背景のまへに

おとしこみ、それら一切を虚無のものとして却けてしまつたあ

とに、ふたたび、自己以外の、自己以上の、そして自己より大

いなるものとして、それらの理想が採りあげられる」⇒「ばか

らしいともいへる。なぜなら實存主義が大仰に騒ぎ立ててゐる

事實は、もつとかんたんにいつてしまへば、現實そのものの改

變ではなく、おなじ現實のもとにあつて、ただ、いままで無自

覺（おのづからなる存在）であつたのをこれからは自覺的（み

ずからのための存在）に生きろといふにすぎない。それは現實

を處理する新しい方法ではなく、むしろ既存の現實に屈服する



4 
 

方法ですらある」（『サルトル』全二Ｐ１４３）。 

＊「一切は無であるのもかかはらず、サルトルはこの無を超え

て、しかも無を媒介として、愛や正義や責任を導きいれてくる。

それが『みずからのための存在』（對自）である」⇒更に重要

文は參照Ｐ１４３下段。 

⇒対自（みずからつくる）・・・ 

＊対自とは、自己に対して自覚的に，の意。

即自（an sich）の直接状態から発展した第二

の段階をいう。自己自身に関係し、自己を対

象化するあり方。 

＊「自分の本質というのはそのあとで、自分

自身でつくるものだ、というのがサルトルの

考え方です。「人間はみずからつくるところ

のもの以外の何ものでもない」、これが「実

存主義の第一原理」です。 

そしてそこから、みずから主体的に生きると

いう「主体性」の概念が出てきます。みずか

らをつくるということは、未来に向かってみ

ずからを投げ出すこと、すなわち、みずから

かくあろうと「投企」することだ、と。 

＊サルトルは「人間とは、彼が自ら創りあげ

るものに他ならない」と主張。 

＊サルトルの人間観は、人間という存在はあ

らかじめ何者になるか決まっておらず、何者

にもなる可能性があるという意味で自由で

あり、「人間は自らをつくるところ以外の何

ものでもない」と言ったのでした。そういっ

た意味でサルトルにとって人間とは、常に、

ある自分を乗り越えて、無である未来に対し

自己の可能性を「投企」していく（＝投げ出

して創造していく）存在であるとしたのでし

た」（ヤフー知恵袋）。 

左項（對自）に對比する恆存用語は「みずからのための存在」。 

＊「『存在することをみずから意識する存在』としての實存」、

それは「まさに人間的實存」（『サルトル』Ｐ１４２）なのだ

と。つまり、ただの肉體的實存である「おのづからなる存在」

ではなく、「おのづからなる存在（即自）」⇒「無」（「孤立

した個體」「生の無意味で偶然的なでたらめ」）⇒「みずから

のための存在（對自）」と言ふプロセス上の、「みずからのた

めの存在（對自）」、「それこそまさに人間的實存」なのだと。 

＊「サルトルも『おのづからなる存在（即自）』にたいして、

『みずからのための存在（對自）』を用意する。そしてこれこ

そ人間にのみ許された、人間的なる實存なのだ」（『サルトル』

Ｐ１４１）。 

 

 

 

 


