
Ｐ２３０：《今日の歌舞伎界に、その役者や觀客（いずれも△枠）に於ける、芝居（右圖）と現実（左圖）との混同》・・・

＊Ｐ２３０「芝居（右圖）、すなはち『エンタテインメント＝もてなし』〔とは『身代り物』なる物語・フィクション〕と現實の社會
〔左圖：『忠（Ｄ１）とは藩の財政、經營（Ｆ）における遣繰りの才能（Ｅ）に發揮される』〕とを混同しては困る。（中略）歌舞
伎は江戸期（Ｃ）町人文化（Ｄ１）の所産（△枠）である（即ち、江戸期Ｃ⇒町人文化Ｄ１⇒所産：歌舞伎△枠）。そこに描
かれた武士の生活感情や道徳觀（Ｄ１）は武士自身のそれ（天Ｃ⇒武士道：Ｄ１の至大化⇒武士）ではなく、町人（△枠）
の目に映つた（Ｄ１の至小化）武士のそれ（即ち、天Ｃ⇒武士道：Ｄ１の至大化⇒武士）である。（中略）平和な繁榮社會
（町人文化Ｄ１、即ち、江戸期Ｃ⇒町人文化Ｄ１⇒所産：歌舞伎及び町人△枠）では、それ故に扇情的な『悲劇』〔即ち
『身代り物』と言ふ主題（ C‘）〕が求められる」（その程度の事は當時理解されてゐた）。＊Ｐ２３０下（今日）「何より黙過し

得ぬ事は芝居（右圖：Ｂ非現實）、あるいは一般にフィクション（右圖：Ｂ假説）と現實（左圖：Ａ）との混同（即ち、對象Ｆに
對する、so called缺如＝Ｅの至小化）が文化の荒廢（Ｄ１の至小化）を齎し、文化の荒廢からその兩者（Ｂ假説とＡ現實）
の混同（即ち、『身代り物：Ｆ』に對する、so called缺如＝Ｅの至小化）が生じてゐるといふ現状である」、〔原因は「ＧＨＱ
（ C‘場）⇒被彈：『非人間的』『非民主主義的』命令（Ｄ１の至小化：特定演目禁止）⇒「學校教育（△枠）、社會教育（△
枠）なる「日本人の封建的道徳觀抹殺」〕。
＊Ｐ２３１「今、私はフィクション（右圖Ｂ：物語・假説）と現實（左圖：Ａ）との混同と言つたが、それは現實（Ａ・場C‘）もまた

フィクション（假説）であるといふ認識が缺けてゐる事から生じる。文化（Ｄ１）もまたフィクション（假説）であるが〔とはつ
まり、「歴史Ｃ⇒文化Ｄ１⇒人間（△枠）⇒保守演戯Ｄ２」構圖もフィクション（假説）なのだと言ふ事。そのフィクション圖
そのものが「完成せる統一體としての人格」論圖なのだと言ふ事〕、今日、日本の文化（Ｄ１）の實状（Ｄ１の至小化）は
そのフィクションとしての凝集力（Ｄ１の至大化）、結晶度（Ｄ１の至大化）が弱まり（Ｄ１の至小化）、その間隙（荒廢：Ｄ１
の至小化）を縫つて子供だましの生の現實（フィクションＢと現實Ａとの混同）がフィクション（假説）面をして罷り通つて
ゐるに過ぎない」。

主題（「悲
劇」C場C‘）
⇒關係（Ｄ
１）⇒せり

ふＦ⇒動き
（Ｅ）

〔芝居の世界〕・・・
＊主題（「悲劇」C場
C‘）⇒關係（Ｄ１）⇒
せりふＦ⇒動きＥ）

（Ｆ）：せりふ

（ C‘）：『悲劇（主
題C‘）』・・ 『身代
り物』

（ C‘）・・・藩・幕府

（Ｆ）：財政、經營（Ｆ）

遣繰りの才
能（Ｅ）

江戸期の現實社
會・・・『忠（Ｄ１）と
は藩の財政、經營
（Ｆ）における遣繰
りの才能（Ｅ）に發
揮される』。

芝居（右圖）と現実（左圖）との混同 歌舞伎界・觀客・役者（△枠）武士（△枠）


