
《拙發表文：『傳統にたいする心構』より。恆存理論の圖的言ひ換へ》：當ＰＰ圖３～４頁參照。
＊文化（D1）のある處（換言すれば自國の歴史Ｃとの「適應正常化＝非沈湎」が圖れてゐる國）では、「Ｅ」を至大化させる「型・仕來り・様式・儀

式」が形成されてゐて、その「型・仕來り」が歴史との關係（文化）を形ある「物」として生き方に反映（Ｅを至大化）させてくれるのである。文化
（D1）のある國は「仕來りＥ」を持つが故に、「對象・言葉との距離測定不能（言葉に呪縛）」が原因の、適應異常や狂氣の囘避が可能となるの
である。その事柄を「右圖」で言へば、「D1の至大化＝Ｅの至大化」と言ふ事になる。「:型・仕來り・様式・儀式」は生活・言葉への囚はれから人

を救出してくれるのである。更に換言すれば、平生足をさらはれてゐる樣な現實的平面から意識を立ち上がらせてくれる。なぜにそれが可能
となるかと言へば、「:型・仕來り・様式・儀式」に内在する働き、恆存の文章に從へば、以下枠文のダイナミズムをそれは宿してゐるからなので

あると理解する。【「そもそも動作や作用、さらに人間の抽象的な營みを名詞化しようといふ働きそのものが、主體である自分を對象から分離
し、距離をつくらうとする衝動なのです」（全三P２０４『日本および日本人』）

＊以下圖は人間（△圖）が物（Ｆ・言葉・○圖）に呑み込まれ
「物との附合ひ」の距離感（Ｅ）を喪失してゐる状態。「物が
單なる物にしか見えない」状態。

＊「物が單なる物にしか見えない樣では、人もまた物にしか
見えない」

＊下圖は、「物（Ｆ・○圖）を生き物として附合ふ」即ち、「生き物として」と言ふ、
「So called」化、「Ｅの至大化＝自分と言葉（物）との距離の測定」が出來てゐ
る状態。

＊「自分と言葉（物）との距離の測定が出來る」とは「言葉（物）を自己所有化
する」と言ふ事。即ち、意識度を高くし、言葉（物）の用法に細心の注意をし、
「言葉（物）を自分から遠く離す事によつて、逆にその言葉を精神化し、支配、
操作する事が出来る様になる」（Ｐ３９１全七）。さうする事によつて「自分に近
付け、言葉を物そのものから離して自分の所有にする事が可能になる」。

Ｅ： 「Ｅの至大化」

＝生き物として附
合ふ。その手段と
して必要な「So 
called」「型・仕來

り・生き方・様式・
技術」「ソフトウェ
ア＝精神の政治
學」

〔非沈湎圖〕
Ｄ１： 「Ｄ１の至
大化」＝文化
（關係）の存在。

型・仕來り・生き
方（Ｅ）があれば
文化（Ｄ１）は存
在する。

〔沈湎圖〕
Ｄ１の喪失
はＥの喪
失。即ち文
化の喪失
＝型の喪
失＝物・言
葉との附
合ひ方の
喪失・・・
「野蠻」
⇔文明

Ｃ：歴史

（時間的
全體）



「物（左圖）」と「生き物として附合ふ（右圖）」との違ひ。「大事な事は物（Ｆ言葉：○圖））を生き物として附合ふ事である」（『「人間國寶」序』よ
り）。
何故ならば、場から生ずる「關係（D１）と稱する實在物は潜在的には一つのせりふ（言葉）によつて表し得る」からである。故にせりふの力
學、換言すればせりふ（言葉・物）との附合ひ方、扱ひ方。即ち「フレイジング」「So called」「型・仕來り・生き方・様式」の用ゐ方の適不適で、

「距離の測定」即ち、場との關係（Ｄ１）の適應正常化（非沈湎）をさせる事が可能となり、また反對に適應異常化（沈湎）に陥らせる事にもな
り得る。「Eの至大化＝D1の至大化」と言ふ事になる。

＊以下圖は人間（△圖）が物（Ｆ・言葉・○圖）
に呑み込まれ「物との附合ひ」の距離感（Ｅ）を
喪失してゐる状態。「物が單なる物にしか見
えない」状態。

＊「物が單なる物にしか見えない樣では、人も
また物にしか見えない」

＊下圖は、「物（Ｆ・○圖）を生き物として附合ふ」即ち、「生き物と
して」と言ふ、「So called」化、「Ｅの至大化＝自分と言葉（物）との
距離の測定」が出來てゐる状態。

＊「自分と言葉（物）との距離の測定が出來る」とは「言葉（物）を
自己所有化する」と言ふ事。即ち、意識度を高くし、言葉（物）の用
法に細心の注意をし、「言葉（物）を自分から遠く離す事によつて、
逆にその言葉を精神化し、支配、操作する事が出来る様になる」
（Ｐ３９１全七）。さうする事によつて「自分に近付け、言葉を物そ
のものから離して自分の所有にする事が可能になる」。

Ｅ： 「Ｅの至大化」

＝生き物として附
合ふ。その手段と
して必要な「So 
called」「型・仕來

り・生き方・様式・
技術」「ソフトウェ
ア＝精神の政治
學」

〔非沈湎圖〕
Ｄ１： 「Ｄ１の至
大化」＝文化
（關係）の存在。

型・仕來り・生
き方（Ｅ）があ
れば文化（Ｄ
１）は存在する。

〔沈湎圖〕
Ｄ１の喪失
はＥの喪
失。即ち文
化の喪失
＝型の喪
失＝物・言
葉との附
合ひ方の
喪失・・・
「野蠻」
⇔文明

歴史

（時間的
全體）



場（ C”）から生ずる、「關係（D１）と稱する實在物は潜在的には一つのせり

ふ（問答・對話・獨白：言葉）によつて表し得る」。故にその言葉との附合ひ
方、扱ひ方（型・Ｅの形成＝「型にしたがつた行動」）によつて、人間は場と
の關係の適應正常化が叶へられる」と言ふ事になる。

①

＊「型にしたがつた行動（Ｅの至大化）は」、場との
關係を適應正常化させてくれ（即ち必然感・
全體感の獲得）、その結果として、生の充實
感（實在感）を人間に齎してくれると言ふの
である。つまり、型（正當表記・有機的祝祭
日・等々）は、「歴史＝時間的全體との關係」
及び「自然＝空間的全體との關係」を、即ち
場との關係を、我々日本人に適應正常化さ
せる能力を秘めてゐるのだと恆存は言ふの
である（以下枠文參照）。

＊「文化（Ｄ１）の根柢は言葉（Ｆ）にある事に氣附
いてゐる人が餘りにも少ない。なぜにさうな
つたかと言へば、戰後の國語國字改惡（型
の喪失）が徹底した結果、言葉が文化を支
へ、思考力（E：so called）や道徳（E：型）や人
格（FE：型）を支へ、その崩壊を食ひ止め得

る唯一の財産だといふ自覺の切掛けすら持
たぬ人達が多くなつたからである」（『新漢
語の問題』全七）

＊ 恆存は『醒めて踊れ』で、「So called」「フレイ

ジング」「精神の政治學」をソフトウェア的手
段と捉へてをり、「精神の近代化」（個人主義
の確立）は、ソフトウェアの効果的發揮によ
つて、その結果として齎されるものと捉へて
ゐる。（參照：拙文『醒めて踊れ』の下欄圖）

即ち、西歐（場）との關係（宿命）として齎さ
れた「近代化」への適應を、新漢語・外來語
の用法（So called）で正常な關係に「形ある

『物』として見せる」。それがハードウェアとし
ての近代化（資本主義化・民主主義化・個人
主義化・機械化・組織化・合理化等々）に對
するソフトウェア（精神の政治學）としての對
處方法なのであると・・。

E:ソフトウェア（精神

の政治學）：・・・「so 
called」 「フレイジン
グ」「言葉（F）と話し
手との間に距離（E）
を保ち」「型にしたが

つた行動（Ｅの至大
化）」「型（正當表

記・有機的祝祭日・
等々）」「名詞化しよ
うといふ働き」

D１ 「ハードウェ

ア」：宿命・關係と稱
する實在物＝意
識・意思（心の働

き・心の動き）・・・E
によつて場との關
係を適應正常化。

C”:場（西歐）

F:言葉・せ

りふ：ハー
ドウェアと
しての概
念「資本主
義化・民主
主義化・個
人主義化」



場（ C”）から生ずる、「關係（D１）と稱する實在物は潜在的には一つのせり

ふ（問答・對話・獨白：言葉）によつて表し得る」。故にその言葉との附合ひ
方、扱ひ方（型・Ｅの形成＝「型にしたがつた行動」）によつて、人間は場と
の關係の適應正常化が叶へられる」と言ふ事になる。

②

＊「言葉（F)は物を指し示す物の影（寫實）ではなく、
「實在物＝關係（D1)」を目に見える樣に傳へる

用途を持つてゐるものなのである」⇒チェーホ
フに關聯（前々頁）。

＊言葉との附合ひ方である「so called＝所謂何々＝
Ｅの至大化」「フレイジング＝Ｅの至大化」の効
果的用ゐ方で、「自分と言葉との距離の測定
が出來」「言葉を自己所有化する事が出來る」。
その働きによつて、結果的に場と言ふ對象か
ら自分を分離（非沈湎化）させる事が可能とな
り、しいては「場との關係を適應正常化（Ｄ１の
至大化）」させる事へと繋がる。

＊「言葉（F）と話し手との間に距離（E）を保ち、その

距離を絶え間なく変化させねばならぬのと同
様に、相手と共に造り上げた場と自分との間
（D1）にも距離を保たねばならず、その距離を
絶えず変化させ得る能力がなければいけない。
さういふ能力こそ、精神の政治学としての近代
化といふものなのである」（『醒めて踊れ』）と。

＊「自分と言葉（物）との距離の測定が出來る」とは
「言葉（物）を自己所有化する」と言ふ事。即ち、
意識度を高くし、言葉（物）の用法に細心の注
意をし、「言葉（物）を自分から遠く離す事によ
つて、逆にその言葉を精神化し、支配、操作す
る事が出来る様になる」（Ｐ３９１全七）。さうす
る事によつて「自分に近付け、言葉を物そのも
のから離して自分の所有にする事が可能にな
る」。

＊「そもそも動作や作用、さらに人間の抽象的な營
みを名詞化しようといふ働きそのものが、主體
である自分を對象から分離し、距離をつくらう
とする衝動なのです」（全三P２０４『日本および
日本人』）

＊

E:ソフトウェア（精神

の政治學）：・・・「so 
called」 「フレイジン

グ」 「言葉（F）と話し
手との間に距離（E）
を保ち」 「型にしたが

つた行動（Ｅの至大
化）」 「型（正當表

記・有機的祝祭日・
等々）」「名詞化しよ
うといふ働き」

D１「ハードウェ

ア」：宿命・關係と

稱する實在物＝

意識・意思（心の
働き・心の動

き） ・・E によつ

て場との關係を
適應正常化。

C” :場（西歐）

F:言葉・せ

りふ：ハー

ドウェアと

しての概
念「資本主

義化・民主
主義化・個
人主義化」



《日本的精神主義構圖》

A→B → C”＝ C2 （西
歐概念の後楯化現象）

◎C2：後楯・護符（西歐概
念＝上位概念）

○C”
絶對的自己肯定

A

B

「進歩・自由」（西歐的概念・新漢語）への適應異常・・・教育・西歐自然主義文學・戀愛等に對してと同
一的「適應異常」現象と言ふ事では。そして、その原因として擧げられる事は以下の日本人の精神構
造の特質である。

＊彼我の差を辧へず「自他未分の神道的生活態度で何にでもべたべた引つ付く」。それが禍し、實證
精神によつての「テキストＰ８圖」化（「神に型どれる人間の概念の探究」）が叶はず、「テキストＰ９圖」
に停留してしまふ。その結果「西歐的概念」は、「絶對的自己肯定」の爲の肯定因、即ち「Ｃ２：護符・後
楯」としての上位概念（世界・社會・階級、大思想）へと變質しまふ。以下參照。 （參照：左欄圖）

〔拙發表文：『日本の知識階級』より抜粋〕

恆存は、「日本の知識階級は言はば絶對的自己肯定者（Ｃ”自己主人公化）として終始

してきた」と看破し、「私小説家・近代日本知識人、その典型としての清水幾太郎」の三

者を、いずれもパターンは「テキストＰ９」の「日本精神主義構圖」だと言つてゐる。即ち

以下の樣に。

「現實（Ａ）的不滿⇒Ｂ：逃げ處としての個人的自我概念⇒Ｃ”自己主人公化（自己完成：

絶對的自己肯定）⇔「詩神・護符・後ろ楯の思想：Ｃ２」⇒自己滿足・自己正當化（似非生

き甲斐・似非實在感）」（參照：左欄圖）

そして、彼等「絶對的自己肯定者はあらゆるものを自己の手中に収めようとして（權力

慾）、その結果、自己の不滿（Ａ：現實的不滿）を處理する能力だけを失つた人間である。

（中略）不滿の原因は現實といふ客観的對象のうちにのみあるのではないのに、彼等は

それをそこ（Ａ的不滿）にのみ見出さうとする。いや、さうする以外に能力も無く、方法も

知らぬのであります」（『日本の知識階級』全５Ｐ３６９）。と、上記三者を當該評論で鋭く

指摘してゐるのである。

そして彼等は「絶對的自己肯定」の爲に、その肯定因として「Ｃ２：護符・後楯」を上位

概念「世界・社會・階級、大思想」に求めようとする。何故ならば、西歐近代が否定因とし

ての神を背景に持つに對して、前近代日本はそれを持たない。故に後楯による自己欺

瞞が可能になるのである、と恆存は指摘するのである。


